
� 11

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

Indledning
Billedet på denne artikels titelblad illustrerer nogle problematikker, der er 
centrale for det diakrone perspektiv på religionen i fortidens landskab. Bille-
det er taget fra den højtliggende lokalitet Agerbygård på Bornholm. Her ligger 
en af de fundrige bornholmske sortmuldspladser, i dag en dyrket mark. Hvert 
år fremkommer der ved pløjning genstande, der stammer fra hele 1. årtusind 
e.Kr., mange af ekstraordinær karakter. Søgegrøfter og geofysiske opmålinger 
på stedet har vist, at her har ligget bygninger gennem mindst otte bebyggel-
sesfaser.1 Fund af guldgubber og rituelle deponeringer afspejler, at her foregik 
religiøse praksisser, men vi ved ikke, hvor definerende dette har været for for-
tidens opfattelse af lokaliteten. 
	 Vi ser herfra ned mod Østerlars kirke, den største rundkirke på Born-
holm, der er en mulig arvtager til lokaliteten på bakketoppen. Her er altså 
et fysisk nært forhold mellem nøglelokaliteter i det førkristne og det senere 
kristne landskab – et forhold, der har været debatteret i forskningshistorien.2  
Der er ikke kilder til stednavnet Agerbygård før midt i det 18. århundrede, 
hvor der veksles mellem formerne Agerby og Agergård. Kildeformerne anty-
der, at navnet oprindeligt var et såkaldt simpleks, det vil sige usammensat 
*Agre i pluralis, hvor både -by og -gård er senere tilføjelser.3 Der er i svensk 
navneforskning en tradition for at se usammensatte åker-navne som mulige 
betegnelser på rituelle samlingspladser.4 Ordet ager betyder imidlertid grund-
læggende ’dyrket mark’, udviklet fra en ældre betydning ’græsgang’.5 Brugt 
som stednavneelement illustrerer det et af vores problemer, når vi forsøger 

Af Sofie Laurine Albris 

Sakrale landskaber i 
diakront perspektiv 
– arkæologi og toponymi

1 Watt 1998.
2 Andrén 2002; Olsen 1966.
3 DS 10, 308; Vedrørende den specielle born-
holmske bebyggelses- og sognestruktur se 
Albris & Pihl 2022.
4 Vikstrand 2001, 367.
5 Jørgensen 2008, 18.



� STUDIER · GEFJON 10, 202512�

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

at identificere religiøse lokaliteter ud fra stednavnestof. I Norden har vi en 
del såkaldte sakrale stednavne, der for eksempel kan indeholde nordiske gu-
denavne eller betegnelser for kultsteder.6 Men en række ord som ager, lund, 
bjerg og høj har helt almene topografiske grundbetydninger, selvom det tyder 
på, at de også havde religiøse konnotationer i oldtiden.7 Denne slags stednav-
ne vanskeliggør dels sikre identifikationer af lokaliteter relateret til religion, 
men de er også en påmindelse om, at ”det sakrale” kunne være et aspekt af 
”det almindelige” i landskabet. Her støder vi på endnu en central problema-
tik, for skal vi forstå det religiøse liv eller rituelle lokaliteter som noget, der var 
specielt og adskilt fra det almene,8 eller som en almindelig integreret del af 
hverdagslivet?9 
	 Noget så ordinært som den dyrkede ager kunne være en vigtig arena for 
ritualer, for eksempel i form af rituelle processioner, både i forhistorisk og 
kristen tid, særlig i tilknytning til såning og høst.10 Det kan være baggrunden 
for at navneelementet ager/åker findes knyttet til lokaliteter med særstatus i 
Sverige og Norge (såsom Åker i Hedmark og Uppåkra i Skåne), og også flere 
steder ses i kombination med gudenavne, som Torsåker og Ulleråker. Flere 
steder i Sverige ses åker-navne i tæt tilknytning til sognekirker eller optræder 
i herredsnavne, formentlig afledt af navnet på herredets tingsted.11 Den oprin-
delige pluralisform *Agre12 ser vi også i de skånske Uppåkra og Gullåkra.13 
	 Agerbygård og lokalitetens nære tilknytning til Østerlars Kirke antyder en 
kultkontinuitet fra førkristen til kristen tid og følger et mønster, vi kan gen-
kende fra flere andre ager/åker-lokaliteter. Billedet fra lokaliteten illustrerer 
således, hvordan det religiøse landskab indeholder både det ordinære og det 
ekstraordinære, og det afspejler et årtusindlangt tidsperspektiv, mens den 
golde stubmark og de bølgende skyer minder os om, at årets gang og den 
cykliske tid havde stor betydning for fortidens religiøse liv i landskabet.  

Status på det sakrale landskab
Efter en periode i midten af det 20. århundrede med skepsis over for emnet er 
antallet af publikationer, der anvender arkæologi i studiet af førkristen religi-
on i Norden, nærmest eksploderet i de senere årtier.14 
	 Helt overordnet har disse årtier tilvejebragt mange undersøgelser af nye 
arkæologiske fund, men også nye vurderinger af gammelkendte lokaliteter, 
der hele tiden ændrer og nuancerer vores syn på religionen i landskabsper-
spektiv. Overordnet står det i dag klart, at kult og ritualer gennem hele jernal-
deren foregik både inden for og omkring bebyggelsen, samt på gravpladser og 

6 Brink 2007; Vikstrand 2001; 2020.
7 Vasshus 2015; Vikstrand 2004.
8 Zachrisson & Andrén 2020, 675-677.
9 Johannesen 2016; Pantmann 2020.
10 Murphy 2016, 139; Harkel et al. 2017.
11 Brink 1990; Vikstrand 2001, 119; Vikstrand 
2004, 332-333.
12 DS 10, 308.
13 Brink 1998, 322; for en kritisk vinkel på 
det sakrale indhold i navneelementet ager se 
Christensen 2010, 113-115.
14 F.eks. Grimm og Pesch 2011; Wikström af 
Edholm et al. 2019; se oversigter i Fabech & 
Näsman 2013; Zachrisson & Andrén 2020.



� 13

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

på forskellige lokaliteter i landskabet, herunder vådområder, og kunne være 
relateret til blandt andet ressourcer, transportveje, grænser eller til steder 
med topografisk særegne udtryk. Vi er blevet opmærksomme på, at den religi-
øse praksis både indeholdt den enkelte gårds eller families hverdagsreligion 
og markeringer af vigtige livsbegivenheder og en samfundsmæssigt bredere 
praksis med større fester og kollektive ritualer, der kunne være relaterede til 
årstider, konflikter og kriser eller til herskerritualer, for eksempel ved udnæv-
nelsen af nye ledere. 
	 Selvom der både er udtryk og fænomener, der går igen på tværs af domæ-
ner, regioner og perioder, er der overordnet stor variation, både i de enkelte 
ritualer og i de rituelle pladsers materielle udtryk. Noget, der er blevet klart i 
de senere årtier, er også, at religiøs forandring må have været en væsentlig 
drivende faktor for samfundsudviklingen, blandt andet for etableringen af de 
tidlige rigdoms- og handelscentre i romersk jernalder, og for udformningen af 
en lang række aristokratiske storgårdskomplekser fra omkring 6. århundrede, 
der fremstår slående ens. Endelig er vi blevet opmærksomme på, at konver-
sionen var en langvarig proces, hvis tidlige frø muligvis allerede blev sået i 
germansk jernalder, og hvis endelige gennemførelse både medførte brud med 
og fortsættelser af den tidligere sakrale topografi.
	 Imidlertid står vi stadig over for en række problemstillinger, der ikke kun 
er metodiske, men også i høj grad handler om de begreber og tankesæt, vi 
selv er forankret i, når vi arbejder med forhistoriske religiøse forestillinger 
og praksisser. Denne artikel giver et indblik i nogle af disse problematikker, 
særligt set ud fra sammenstillingen af arkæologi og stednavne. Teksten vil 
forhåbentlig give læseren en indsigt i både usikkerhed og komplikationer, 
men også i hvorfor krydsfeltet mellem stednavne og arkæologi alligevel er en 
relevant ressource i studiet af førkristen religion i landskabet. 

Vinkler på religionen i landskabet
Studiet af religion i landskabsperspektiv i jernalder og vikingetid arbejder pri-
mært i et krydsfelt af tre discipliner; den arkæologiske, den onomastiske og 
den religionsvidenskabelige (dertil kommer den historiske og diverse naturvi-
denskabelige vinkler på fortidens landskab).15 
	 Uanset det faglige udgangspunkt er der et spændingsfelt mellem det 
etiske og det emiske perspektiv, det vil sige mellem det analyserende og 
kategoriserende perspektiv, der ser en kultur ”udefra”, og det oplevede per-
spektiv, der repræsenterer de studerede menneskers egen synsvinkel ”inde-

Sofie Laurine Albris  · Sakrale landskaber i diakront perspektiv 

15 Olsen 1966, 17.



� STUDIER · GEFJON 10, 202514�

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

fra”.16 Vores traditionelle arkæologiske metoder repræsenterer især det brede 
analytiske, klassificerende perspektiv – det etiske perspektiv – der hjælper 
os til at systematisere og sammenligne materialer og lokaliteter. Det emiske 
perspektiv, der tager udgangspunkt i menneskets egen forståelse af levet liv, 
genstande, landskaber og lokaliteter, kan være svært tilgængeligt i en for-
historisk kontekst, hvor vi primært arbejder ud fra materielle levn. Her kan 
stednavneforskningen bidrage, idet stednavnene udgør sproglige levn efter 
fortidens menneskers egne måder at omtale lokaliteter og landskaber på 
(fig. 1). Dannelsen af et stednavn kræver, at der er enighed blandt en gruppe 
sprogbrugere om måden at karakterisere stedet, og derfor afspejler stednav-
nene ordstof, der var i brug, og opfattelser, der var generelt accepterede på 
dannelsestidspunktet.17 Det er også væsentligt, at stednavne, når de først var 
dannet, kan have haft en betydelig indvirkning på den videre kollektive op-
fattelse af stedet, hvor nye meninger og praksisser kunne blive tilknyttet og 
konstrueret gennem løbende genfortolkning og forstærkning af stedets betyd-
ning.
	 Der er lange traditioner for at studere det førkristne landskab ud fra sted-
navne, særligt i det 19. og tidlige 20. århundrede,18 men i de senere år er det 
de arkæologiske fund, der til stadighed bringer nye perspektiver, også på 
stednavnene. Imidlertid er der i begge discipliner en høj grad af fortolkning og 
usikkerhed, og det er her, at den religionsvidenskabelige vinkel kan være en 
hjælp. Først og fremmest er det vigtigt at være bevidst om de diskussioner, der 
føres i religionsvidenskaben, om hvordan vi definerer religion, og om hvor-
dan og hvorvidt rituel adfærd kan afgrænses fra andre typer formaliseret og 
struktureret adfærd.19 I religionsvidenskabelige studier af førkristen nordisk 
religion har man traditionelt trukket på skriftlige vidnesbyrd. Dette indebærer 

Fig. 1. Simplificeret model, der viser, hvordan dannelsen af stednavne sker gennem 
kommunikation og dermed skaber et fælles mentalt landskab, som repræsenterer et 
indblik i det emiske perspektiv på fortidens landskab. Illustration: Sofie Laurine Albris.

16 Se f.eks. Ravn 2015.
17 Vikstrand 2020, 116-118.
18 Olsen 1926; Kousgård Sørensen 1992; 
forskningshistorisk oversigt i Vikstrand 2020, 
115-116; Brink 2014, 158-163.
19 Se f.eks. Bønding 2023; Bell & Kreinath 
2021.



� 15

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

i sig selv problemer og udfordringer, især fordi teksterne vedrørende nordisk 
førkristen religion er nedskrevet længe efter, man officielt gik over til kristen-
dommen, og fordi de rummer meget lidt information om, hvordan religionen 
foregik i praksis.20	  Med det såkaldte material turn, der har påvirket social-
videnskaberne i de senere årtier, har religionsvidenskaben i stigende grad 
interesseret sig for de materielle og rumlige aspekter af religion, og dermed er 
den også blevet mere orienteret mod de arkæologiske kilder. Denne interesse 
er også relateret til et øget fokus på rituel performance.21 
	 De tre discipliner har dermed udgangspunkt i forskellige arbejdsmetoder 
og har traditionelt opereret inden for vidt forskellige forskningsparadigmer. I 
de senere årtier har disciplinerne nærmet sig hinanden, men det gælder sta-
dig, at der må tages hensyn til kildematerialets begrænsninger og vanskelig-
heder med tolkninger og dateringer. Det skal derfor understreges, at udforsk-
ningen af det førkristne religiøse liv altid i høj grad bygger på fortolkninger og 
altid er behæftet med en vis usikkerhed.  
	 Modsat de skriftlige kilder har de arkæologiske og toponymiske forsk-
ningsfelter den fordel, at kildematerialet er lokalt forankret og er produkter 
af praksisser, der har været en del af menneskers levede liv. Derfor bliver det 
særligt interessant, når arkæologiske levn og sakrale stednavne optræder 
de samme steder – men dette stiller os også over for metodiske problema-
tikker. For eksempel er kronologi og dateringsmuligheder helt centrale, idet 
dateringsrammen for både stednavne og arkæologi er afgørende for at kunne 
afgøre de mulige relationer mellem materielle og sproglige praksisser. En an-
den vigtig problemstilling, som er relateret til den kronologiske, er vores for-
ståelse af udviklinger i fortidens terminologi. Sprogbrug udvikler sig over tid 
og varierer mellem regioner, og vi har sjældent eksakt viden om den præcise 
betydning af ord og deres relation til bestemte typer religiøse eller rituelle lo-
kaliteter og aktiviteter. Derfor giver stednavnene ikke entydige svar, men bør 
ses som bidrag til den samlede analyse og forståelse af en lokalitet og dens 
udvikling i langt tidsperspektiv. 

Kernebegreber og tankesæt 
I studiet af førkristen religion i landskabsperspektiv er det centralt at fasthol-
de en bevidsthed om, hvordan vi anvender begreber og terminologi. Ellers 
kan vi komme til uforvarende at videreføre antagelser, der er forældede, eller 
som ikke er gennemtænkte. Eksempelvis er det diskuteret, om den førkristne 
religion overhovedet kan defineres som en religion,22 eller om den med ret-

Sofie Laurine Albris  · Sakrale landskaber i diakront perspektiv 

20 Se f.eks. Egeler 2023; Hultgård 1996; Mur-
phy 2016; Nordberg 2012.
21 Price 2022.
22 Lindberg 2009.



� STUDIER · GEFJON 10, 202516�

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

Fig. 2. Snoldelevstenen med en runeind-
skrift fra sidste del af yngre germansk 
jernalder, der kan oversættes, ”Gunvalds 
sten, søn af Roald, tul på Salhøje(ne) 
(Salløv)”. Foto: Erik Moltke, Nationalmu-
seet, CC-BY-SA 2.0.

te kan kaldes førkristen, idet den gennem hele første årtusinde har eksiste-
ret sideløbende med kristendommen. Termen bør i sin egentlige betydning 
dække al religion, der går forud for kristendommens opståen i 1. århundrede, 
men bruges i nordisk sammenhæng især om jernalderens og vikingetidens 
ikke-kristne religion. Det er videre vigtigt at gøre sig klart, at skandinavisk 



� 17

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

jernalderreligion ikke var et defineret trossæt, som vi kender det fra kristen-
dommen, men snarere et konglomerat af fælles ideer og praksisser, som var 
til stede i alle aspekter af menneskenes liv.  Netop derfor er det vanskeligt at 
adskille religiøs adfærd fra andre typer handlinger.23 
	 Helt centralt for den måde, religionsudøvelsen har fungeret på i praksis, 
og for den overleverede kildesituation, er, at den foregik i en overvejende 
mundtlig kultur. Her var rituel adfærd et vigtigt medie, hvis udførelse afhang 
af, hvordan handlinger, fortællinger, opremsninger og optrædener blev hu-
sket.24 Fællesskabets opfattelser og erindringer blev sandsynligvis hjulpet 
på vej af specialister, der var trænet i teknikker som poetisk sprog, gestik og 
bevægelser. Men også religionsudøvelsens rumlige forankring havde stor be-
tydning, og bestemte lokaliteter og monumenter kunne spille en vigtig rolle i 
dannelsen og videreførelsen af kollektive erindringer.25 Et muligt eksempel på 
en rituel specialist kan være den þulr, ’taler’, der bliver nævnt i runeindskrif-
ten på Snoldelevstenen og i oldnordisk litteratur (fig. 2).26 I indskriften for-
bindes ordet þulr med stednavnet Salhaugum, der betyder ’ved sal-højene’, 
det nuværende Salløv på Midtsjælland. Sal er datidens betegnelse for den 
monumentale hal, mens højene må være de gravmonumenter, som Snolde-
levstenen blev fundet ved.27 Indskriften kobler dermed þulens mulige rituelle 
funktion med at udføre performative recitationer til en monumental og elitær 
lokalitet, og til en offentlig og politisk side af det rituelle liv, der også er afspej-
let i stednavnene.

Begrebspar og det sakrale landskab
Som del af bevidstheden om, hvordan vi skal opfatte den førkristne religion, 
må vi også overveje brugen af de begrebspar, vi inddrager i vores beskrivelser. 
I skandinavisk forskning synes for eksempel betegnelsen sakralt landskab at 
blive brugt på forskellige måder. Inden for arkæologien trækker nogle på den 
rumænske religionsforsker Mircea Eliades ideer om en universel kosmologisk 
symbolik, hvor mytologiske forestillinger ses som liggende bag udformnin-
gen af særligt hellige steder.28 Inden for stednavneforskningen har der i hø-
jere grad været set på, hvordan religiøse aspekter kan være koncentrerede i 
bestemte afgrænsede sakrale områder, hvor der for eksempel findes mange 
sakrale stednavne.29 Også i dette perspektiv kan visse områder blive set som 
særligt sakralt organiserede (fig. 3).
	 Vi bør imidlertid overveje, om konceptet sakralt landskab forudsætter, 
at der fandtes et ikke-sakralt landskab, og at vi med anvendelsen af denne 

Sofie Laurine Albris  · Sakrale landskaber i diakront perspektiv 

23 Bønding 2023, 4; Zachrisson og Andrén 
2020, 671.
24 Assman 2006; 36-40, Brink 2005, 63, 73; 
Nygaard & Tirosh 2021, 28.
25 Brink 2005; Mitchell 2020.
26 Brink 2005, 104-106; Sundqvist 2020, 
755-757.
27 Christensen & Høgsbro 1987.
28 Eliade 1959; Hedeager 2001, 506.
29 Brink 2001, 79-88.



� STUDIER · GEFJON 10, 202518�

Dette materiale er ophavsretsligt beskyttet og må ikke videregives

betegnelse også antager en opdeling mellem sakralt og profant som i kristen-
dommen.30 Herunder må vi altså tage stilling til, om vi mener, at religionen 
var noget, der foregik adskilt fra eller som en almindelig del af det levede liv. 
Disse spørgsmål kan få stor betydning for tolkninger af konkrete arkæologiske 
levn, og for hvordan vi går til dem i felten.
	 Flere studier fra de senere årtier har demonstreret, at spor af rituel ad-
færd forekommer i mange sammenhænge, og at ritualer sandsynligvis var en 
helt almindelig, integreret del af jernalderens hverdagsliv.31 Ud fra dette per-
spektiv er det sakrale et immanent potentiale i landskabet, der kan aktiveres 
alle steder på forskellige tidspunkter, ved bestemte begivenheder eller i rela-
tion til forskellige grupper defineret af alder, køn, etnicitet eller andre sociale 
fællesskaber. Det sakrale landskab er altså ikke én, men mange ting, der ikke 
var adskilt fra, men et generelt aspekt af al topografi. Mens det sakrale såle-
des kan forstås som integreret i jernaldermenneskets levede landskaber uden 
en klar skelnen mellem sakral og profan, skal vi dog være åbne for den mu-
lighed, at nogle steder kan have antaget mere markante sakrale betydninger 
for det bredere samfund. Det er for eksempel blevet bemærket, at de sakrale 
stednavne måske afspejler, at nogle steder blev anset for særligt hellige, og 
desuden at der var visse rituelle steder, der synes at have været adskilt fra 
det almindelige liv.32 Dannelsen af et sakralt stednavn kan videre have haft 
indflydelse på, at et sted (videre)udviklede en sakral særstatus. 

Fig. 3. Model af et idealiseret navnemiljø med 
særligt sakralt indhold. Et navnemiljø er den 
toponymiske udgave af et centralpladskompleks, 
hvor forskellige stednavne afspejler diverse vigtige 
funktioner og kronologiske udviklinger inden for 
navnemiljøet. Sakrale lokaliteter er repræsenteret 
i navnet Helgö, Frövi, Fröslunda og Skedharg. Efter 
Brink 1999.

30 Fabech & Näsman 2013, 54-55; Kugele 
2016; Murphy 2016, 141.
31 Carlie 2004; Johannesen 2016.
32 Vikstrand 2020, 117; Zachrisson & Andrén 
2020, 677.


